
 1 

ARCHIDIOCESI DI CAPUA- DIOCESI DI CASERTA 
Aspettando la Settimana Biblica  
sul libro dell’Apocalisse  
(Caserta, 29.12.2025, ore 9,00 – 13,00) - Prof. Giuseppe De Virgilio 
 

IL LIBRO DELL’APOCALISSE E IL SUO MESSAGGIO 
 

IL CONTESTO GEOGRAFICO E SOCIALE 
 
Dove e quando nasce il libro dell’Apocalisse? 
 

La stesura del libro è avvenuta nel contesto della città di Efeso, verso la fine del sec. I. d.C. L'informazione più 
antica ci viene da Ireneo, il quale antiche afferma (Contro le eresie V,30,3) che l'Apocalisse «è stata vista alla fine 
del regno di Domiziano» (verso il 96 d. C.). Tale datazione è coerente con l'affermazione dello stesso Ireneo 
che Giovanni visse fino al tempo di Traiano (98-1 17). 
 

 
 

LA CITTÀ DI EFESO 
 

Situata sulla costa occidentale dell’Asia minore alla foce del fiume Caistro, Efeso fu una delle più 
importanti e fiorenti centri urbani dell’impero romano. La città greca, fondata da coloni ioni (verso il 1100 a. 
C.), fu conquistata nel 550 a. C. da Creso, re della provincia di Lidia, che contribuì alla sua crescita e vi costruì 
il primitivo tempio di Artemide (Artemision). Nel periodo successivo l’intera regione anatolica venne soggiogata 
dall’impero persiano fino alla sua sconfitta. Dopo aver aderito alla «lega di Delo» (480 a. C.), la città si ribellò 
(412) e parteggiò per Sparta nella guerra del Peloponneso.  

Nel 334 Alessandro Magno, espandendosi verso l’oriente, prese il controllo della città. Gli succedette 
Lisimaco che nel 294 decise di spostare la popolazione urbana dalle vicinanze del tempio di Artemide ad un sito 
adiacente il porto. Nel corso dei secoli III-II a. C. Efeso fu governata dai Seleucidi, dai Tolomei e passò sotto il 
regno di Pergamo (190 a.C.). Nel 133 Il re Attalo III assoggettò il suo regno all’autorità di Roma. Tranne il 
breve intervallo caratterizzato dal governo di Mitridate VI, re del Ponto, la città rimase assoggettata all’impero 
romano. Nel 133 a. C. Efeso divenne la capitale della provincia proconsolare dell’Asia minore, ritenuta una delle 
regioni più produttive dell’impero. Le testimonianze storiche confermano la ricchezza economica di Efeso e la 

 



 2 

sua importanza politica, culturale e religiosa. Sotto Cesare Augusto Efeso conobbe un periodo di stabilità politica 
e di prosperità, arrivando a contare una popolazione id circa 250.000 abitanti. Tra gli importanti edifici urbani, 
spiccava il teatrum, il pritanèo e l’agorà. La città aveva diversi bagni, palestre (gymnasium) e vantava una rinomata 
scuola medica. Lo stadium, ampliato probabilmente sotto Nerone (54-68 d. C.) e situato nella parte nord della 
città, era luogo in cui si svolgevano vari tipi di cerimonie e competizioni atletiche. Il culto principale degli abitanti 
efesini riguarda la particolare venerazione di Artemide efesia (Diana efesia), divinità protettrice della città 
celebrata con riti misterici e magici. Si trovavano nella città luoghi di culto e di venerazioni ad altre divinità. 
Sebbene non siano stati rinvenuti importanti reperti sinagogali, le testimonianze letterarie, unitamente al 
racconto lucano (At 19,18), confermano la presenza di una comunità giudaica fin dall’epoca dei Seleucidi con 
cittadinanza efesina. Nella prima metà del I sec. d. C. la città continuava a ricoprire un ruolo strategico, 
soprattutto per il commercio e lo scambio culturale. In questo scenario Paolo, insieme ai suoi collaboratori, 
svolge la sua impegnativa missione.  
 
 
 

 
 

 
 
 
 

Biblioteca di Celso     Tempio di Artermide 
 
Dalle iscrizioni ritrovate ad Efeso si evince l’importanza del culto misterico riservato dalla dea Artemide, 
soprattutto la celebrazione della ricorrenza della sua nascita. Tale culto era strettamente legato alla pratica della 
magia nella città e in tutta la regione. «Il lessicografo atticista Pausania (citato da Eustazio, Od., 19,247) riferisce 
che sei “lettere di Efeso” (Ephesia Grammata) magiche erano iscritte sull’immagine cultica dell’Artemide di Efeso. 
Questa è in parte la ragione per cui Efeso ottenne la reputazione di centro per le pratiche magiche nell’antichità». 
 

LA COMUNITÀ GIOVANNEA AD EFESO 
 
La città di Efeso (Ap 2,1-7) rivendicava a Pergamo la supremazia amministrativa nell’Asia Minore. Tra le sette 
comunità cristiane era la più importante. Già nell’antichità, la città era stata resa celebre dal filosofo Eraclito 
(540-480 a.C.), nonché dall’ultima delle “Sette meraviglie del mondo”: il tempio di Artemide. Agli inizi dell’era 
cristiana vi aveva svolto la sua attività missionaria San Paolo (Atti 18,19-21; 19,1-20), poi, secondo un’antica 
tradizione, l’apostolo Giovanni, e infine il discepolo di San Paolo, Timoteo (1Tm 1,3). La città marittima di 
Efeso era un centro spirituale e culturale di alta importanza, un punto d’incontro delle correnti filosofiche e dei 
culti orientali e occidentali. Efeso era celebre anche per le scienze occulte e i libri di arti esoteriche (At 19,19). 
Il male che minaccia la comunità cristiana delle origini porta i tratti dei nicolaiti. Si tratta dei discepoli di Nicola, 
menzionato dal libro degli Atti (6:5) come appartenente alla chiesa di Antiochia, non lontana da quella di Efeso.  
 Presso la cittadina di Selçuk si possono visitare le rovine della Basilica di S. Giovanni Apostolo, una delle 
chiese più celebri nell’antichità e meta di pellegrinaggi per tanti secoli. La tomba dell’apostolo Giovanni, morto 
alla fine del I sec. (si dice avesse raggiunto i cento anni) fu presto luogo di visite e preghiere per i cristiani di 
Efeso; ma le persecuzioni impedirono di costruire un luogo di culto sulla sua tomba. Solo agli inizi del IV sec., 
con la libertà data al culto cristiano dell’imperatore Costantino con il famoso editto di Milano (313), per i cristiani 
fu possibile edificare le loro chiese. Questa importante basilica lunga 110m e larga 40 m., formata da tre navate, 
percorsa da doppie file di colonne (se ne può ammirare un piccolo tratto restaurato), con cupole, una splendida 
abside (ne rimane un segno), un battistero ancora ben conservato, una stanza del tesoro (vi si custodivano gli 
arredi sacri e questo occorreva per le funzioni liturgiche), un nartece e un ampio cortile antistante, circondato 
da splendide ed eleganti colonne marmoree. Le rovine che si possono ammirare, frutto di scavi e restauri di 
questi ultimi anni, mostrano l’imponenza della basilica costruita dell’imperatore bizantino Giustiniano nel VI 
secolo. 

  



 3 

 

LO SCHEMA CHE SEGNA IL LIBRO DELL’APOCALISSE 
 
Il termine greco «apokalypsis» che è l’incipit del libro, indica l’azione di «togliere un velo, svelare, rivelare». Il 
mistero di Dio, della creazione, dell’umanità, della sua storia, della sua fine e della vita oltre la morte. Nel libro 
si assiste ad un processo di «rivelazione» del progetto salvifico di Dio che si compie nel mistero pasquale di Gesù 
Cristo. Tale rivelazione consiste nel dono della salvezza ai credenti, che si declina nel presente storico 
caratterizzato dalla lotta e dalla testimonianza del vangelo e giunge al suo compimento nel futuro escatologico. 
 

 
• DIO E’ MISTERO 

 
• DIO DECIDE DI RIVELARSI 

 

• CON VISIONI SIMBOLICHE E PAROLE  
 

• LA MEDIAZIONE AVVIENE ATTTRAVERSO  
• UN ANGELO 

 

• Il VEGGENTE RICEVE LA RIVELAZIONE E 
• LA TRASCRIVE IN UN LIBRO 

 
 
LA RIVELAZIONE AVVIENE ATTRAVERSO LA VISIONE DI FIGURE SIMBOLICHE E ATTRAVERSO 
DIALOGHI LITURGICI. DA QUI NASCE IL PROBLEMA DELL’INTERPRETAZIONE DEI SIMBOLI E DEL 
LORO VALORE STORICO. 
 

LA DEFINIZIONE DELL’APOCALITTICA 
 
Fermiamo la nostra attenzione sulla definizionel del “movimento apocalittico“ che e’ alla base della letteratura 
apocalittica. Definiamo l’apocalittica come  

«una letteratura di “rivelazione” con una struttura narrativa nella quale una rivelazione è trasmessa 
mediante un essere dell’altro mondo a un destinatario umano, svelandogli una realtà trascendente, che è 
allo stesso tempo di natura temporale, nella misura in cui inquadra una salvezza escatologica, e spaziale, 
in quanto presuppone o implica una altro mondo, soprannaturale»    (J.J. Cοllins) 

 
Emergono alcuni punti su cui orientarsi nel cogliere il senso e la funzione di questo «genere letterario». 

 



 4 

«Letteratura di rivelazione»  
l’a. implica una visione religiosa del mondo secondo la quale l’uomo dipende da un destino superiore che 
egli non conosce e che gli viene «rivelato» in modo imprevisto; 
 «mediante un essere di un altro mondo» 
A rivelare il segreto trascendente è un «mediatore», quasi sempre un angelo (in alcuni casi il messia stesso), che 
rappresenta la trascendenza di Dio e ne porta i simboli (luce, aria, cielo, nube, folgore, voce,ecc.) 
 «svelando la realtà trascendente nella misura che si inquadra in una salvezza escatologica» 
Tale rivelazione diventa un «giudizio» sul destino dell’uomo e della storia in rapporto alla «salvezza finale». Questo 
significa che sussiste una relazione tra «apocalittica» ed «escatologia», non necessariamente una identificazione. 
 «svelandogli una realtà trascendente che è allo stesso tempo di natura temporale e spaziale» 
La rivelazione data agli uomini da un angelo non parla solo del trascendente (in forma simbolica) ma ha anche un 
risvolto di natura temporale e spaziale. Il lettore (destinatario del messaggio) è anche chiamato a saper interpretare 
la storia umana, il tempo in cui vive, e ad agire in essa in vista della salvezza. 

Da questa complessa sintesi traiamo alcune conclusioni che ci permettono di entrare nell’apocalittica. 
L’apocalittica è una letteratura che possiede un «paradigma teologico», a sua volta veicolato da una serie di canoni 
letterari particolarmente simbolici, che cositituiscono un «paradigma letterario». 

In quanto «paradigma teologico», l’apocalittica risponde ad una singolare concezione, che possiamo 
riassumere così: 
æ l’umanità è in una storia dove si contrappongono due principi: il p. del bene e quello del male, in uno scontro 
permanente in vista della fine (escatologia). Va notato che l’autore non entra nella questione del «perché» esiste il 
bene e il male; semplicemente constata questo dualismo presente fin dall’inizio e per tale ragione denomina il bene 
e il male con simboli arcaici e personaggi del passato. 
æ l’esito di questo «scontro» dipende non solo dalle potenze contrapposte, ma dalla risposta dell’uomo nella 
storia presente all’ appello di Dio, che «rivela» la sua trascendenza.  
æ Questa «rivelazione» è riservata a pochi «eletti», che assumono il «ruolo profetico» verso l’intero popolo, 
chiamato da Dio alla salvezza. Qui si nota la connessione con la corrente profetica: il mediatore celeste comuni ad 
un mediatore terrestre il «mistero» della salvezza, in un momento critico della storia umana (di un popolo). 
æ Ricevuta la rivelazione l’’uomo può aderire alla volontà di Dio ed accettare il «temporaneo momento di prova» 
(lotta) in vista della salvezza escatologica, mediante l’assunzione di una responsabilità personale e di una 
testimonianza coraggiosa del Vangelo. O viceversa, l’uomo può rifiutare la rivelazione della volontà di Dio ed 
aderire alla forma malvagia che opera nella storia che va verso una fine fatale. Lo schema ideologico è «duale» non 
consente una collocazione terza delle posizioni della storia. 
æ Se l’uomo accetta di vivere la prova e di aderire alla rivelazione trascendente, allora la sua storia diventa 
«storia di salvezza» ancorata alla «speranza» (la virtù centrale dell’apocalittica!). Se Invece l’uomo non aderisce alla 
rivelazione, egli diventa un «idolatra» rifiutando la speranza: la sua storia non è di salvezza ma di conquista del 
«potere sulle cose della terra». 
æ Pertanto l’apocalittica si fonda su due assi ideali: l’asse temporale (l’eone presente/futuro) con il chiaro 
riferimento al passato; l’asse spaziale (la terra/lo spazio celeste/la trascendenza), simboli dell’immanenza e della 
trascendenza. 

La rivelazione trascendente consegnata dal mediatore all’uomo lascia sospeso il lettore sia sul «tempo» 
dello scontro finale, sia sulle forme di questo evento escatologico. Fa parte proprio del paradigma teologico di 
questa corrente: a) la densità simbolica (non descrittiva) del messaggio e delle immagini; b) il dialogo liturgico entro 
il quale avviene l’incontro con il mistero trascendente; c) la ripresa dei grandi temi ed immagini/personaggi dell’AT; 
d) l’apertura alla speranza (senza determinazioni cronologiche!). 
 

LA LETTERATURA APOCALITTICA E LA SUA ORIGINE 
 

Gli studi sull’apocalittica hanno avuto un grande sviluppo a partire dal XIX, nel contesto del razionalismo 
storico e dei grandi cambiamenti epocali dovuti alla tecnica e allo sviluppo delle scienze umane1. Tuttavia 
dobbiamo limitare la nostra analisi alla letteratura antica che oggi va sotto il nome di «letteratura apocalittica», 
determinata dai canoni teologico-letterari che abbiamo evocato. Possediamo un vasto repertorio letterario 
biblico ed extra-biblico, che abbraccia verosimilmente cinque secoli redazionali: dal III aC al II dC. Questo 
repertorio letterario va distinto un due tipologie:  

 
1 Verso la metà del 1800 cresce il movimento avventista e l’ampio uso del linguaggio apocalittico. La letteratura, le proiezioni 
della ricerca scientifica, il linguaggio cinematografico, i cambiamenti epocali dovuti alle grandi guerre hanno favorito lo 
sviluppo del linguaggio apocalittico. 



 5 

a) sezioni apocalittiche in opere non apocalittiche (Is 24-27; 34-35; Ez 39-39; Zc 9-14; Dn 7-14; nel NT: 
Mc 13 e paralleli) 

b) libri interamente apocalittici (Nell’AT non esiste un libro interamente apocalittico, mentre nel NT 
abbiamo l’Apocalisse di Giovanni). 

Sono questi ultimi libri a costituire un corpus letterario estremamente rilevante e talora poco conosciuto. 
Si tratta di opere che sono state elaborate in un contesto relativamente recente e che rispondono ai canoni sopra 
descritti. 

- I libri enochici (Enoch): l. Vigilanti, l. delle Parabole, l. dell’Astronomia, l. dei segreti di Enoch 
- Libro dei Giubilei 
- Oracoli sibillini 
- (Libri ispirati ai personaggi biblici) Assunzione di Mosè, Salmi di Salomone, Testamento dei XII 

Patriarchi, Ascensione di Isaia, Vita di Adamo ed Eva, Apocalisse di Abramo; libri di Esdra. 
Anche per il NT possediamo opere apocalittiche ispirate ai personaggi biblici:  

- L’apocalisse di Paolo, di Tommaso, di Sofonia, di Elia, di Giovanni, di Maria, di Stefano. 
æ Di fronte a questa ingente quantità di opere, dominate da uno stile letterario e teologico comune, gli 
autori si sono chiesti? Come mai ad un certo punto della storia è nata una così «colta e complessa» forma letteraria 
e si è sentito l’esigenza di parlare in questo modo di Dio e della vita? 
Il dibattito sull’apocalittica, come bene ha riassunto Koch, rimane aperto. Vorrei riassumere alcuni aspetti 
centrali, legati ad alcune voci autorevoli della ricerca biblico-teologica. 
 

a) apocalittica e profezia 
 

Fin dall’800 la maggior parte degli autori ha individuato uno stretto collegamento tra apocalittica e 
movimento profetico, a tal punto che si è finito per affermare che «l’apocalittica è figlia della profezia». Questa 
ipotesi ritiene che il movimento profetico «dopo l’esilio» si sia appiattito sulla tendenza legalistica del giudaismo 
del secondo tempio che sfocerà nel fariseismo successivo. Pertanto l’apocalittica costituirebbe una letteratura 
antitetica al legalismo giudaico e ai suoi rappresentanti in Israele (la tesi è sostenuta da Charles, Rowley, Frost, 
Russel Eissfeldt). 
æ Il punto critico di questa posizione è dato dal fatto che anche dopo l’esilio abbiamo profeti non apocalittici 
nell’ambiente palestinese e soprattutto che in diversi profeti si assiste ad una notevole riflessione di carattere 
sapienziale. In altre parole, il linguaggio utilizzato nell’apocalittica non sembra direttamente collegato ai 
contenuti profetici, bensì alla corrente sapienziale post-esilica. 
 

b) apocalittica e letteratura sapienziale 
 

Ad intuire il collegamento tra apocalittica e letteratura sapienziale è stato G. Von Rad in un’opera classica 
dal titolo: La sapienza in Israele. Partendo dal fatto che Daniele è ritenuto nella tradizione ebraica non un profeta, 
bensì un sapiente (cf. Dn 2,48), von Rad ha visto l’apocalittica come una branchia della letteratura sapienziale 
«colta». Si tratterebbe di uno stile elitario, seguito da alcuni gruppi e movimenti sapienziali a partire dal V sec. 
a.C., che interpretano la storia non più secondo una logica «profetica», ma sapienziale («la sapienza come arte 
del saper vivere»). 
æ Il limite oggettivo di questa posizione del grande esegeta tedesco è dato dal fatto che la sapienza in Israele 
non è un fenomeno lineare e chiaro. Se da una parte questo consente a von Rad di aprire una prospettiva, 
dall’altra è alquanto difficile fondare l’origine dell’apocalittica esclusivamente sulla sapienza ebraica. 
Alcuni autori, tra i quali P. Prigent e U. Vanni, hanno proposta una soluzione di mediazione, contestualizzata 
nel periodo post-esilico. L’apocalittica nasce dal contesto del secondo tempio, ormai senza potere politico. In 
questo contesto la profezia si va spegnendo e la comunità cultuale affronta l nuove sfide storico-sociali leggendole 
mediante il paradigma apocalittico. Quali sono queste nuove sfide? Gli autori hanno segnalato l’influsso 
ellenistico e soprattutto le persecuzioni di Antioco IV Epifanie (175-164), nel contesto della rivolta maccabaica. 
Sono proprio questi fatti storici a determinare da una parte la reazione violenta e armata e dall’altra l’apocalittica 
come veicolo di lotta contro il potere dominante. Si tratterebbe di un «nuovo profetismo» con il linguaggio del 
simbolismo liturgico. 
 

 

IL «PARADIGMA» LETTERARIO ED ERMENEUTICO DELL’APOCALITTICA 
 

Riassumiamo nel seguente schema il paradigma ermeneutico dell’Apocalittica: 



 6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
  

Dio «rivela» il senso 
della storia e 
annuncia la salvezza 
per tutti coloro che 
credono 

L’angelo / mediatore 
comunica la 
rivelazione divina 
mediante simboli 

Il veggente sogna, 
vede, sente, dialoga 
con l’angelo circa il 
misero rivelato, 
scrive la rivelazione La comunità è 

chiamata ad ascoltare 
e a decodificare  il 
senso della 
rivelazione simbolica 

Simbolismo cosmico-
celeste sconvolgimenti 
cosmici, movimento 
degli astri, terremoti.. 

Il destinatario è 
chiamato 

decodificare i simboli 
nel quadro dell’unità 

rivelativa 

Simbolismo cromatico 
La descrizione dei 

colori in una chiave 
simbolico-rivelativa 

Simbolismo aritmetico 
La misurazione come 
cifra rivelativi di un 

messaggio 

Simbolismo antropologico 
Figure umane 

(personaggi antichi),  
che hanno una 

funzione evocativa 

Simbolismo teriomorfo 
impiego di figure 

animali e di mostri 
che assumono un 
ruolo nella storia 

Livello della trascendenza 

Mediazione angelica 

Esperienza del veggente 

La Chiesa interpreta 
la Sacra Scrittura 

 

 

Livello biblico 
 

 

Livello esistenziale 
 

 

Dalla Parola scritta alla vita, 
interpretata come responsabilità 
personale e comunitaria di fronte 

alla storia 
 

 

L’APOCALITTICA 
 



 7 

I MESSAGGI TEOLOGICI DELL’APOCALITTICA 
 
L’apocalittica non è solo un «contenitore letterario», ma si presenta come un movimento ben determinato 
e fondato su una posizione teologica. Segnaliamo una serie di messaggi teologici. 
a) L’Apocalittica tenta di dare una risposta alla domanda sulla sofferenza e sulla dimensione storica 

dell’uomo nella prova. Si tratta di una risposta non filosofica, bensì «rivelata» da mistero di Dio 
trascendente. Gli interlocutori dell’apocalittica sono dunque tutti coloro che credono e che cercano di 
vivere la loro fede in un momento di tribolazione e di prova. Implicitamente essi domandano a Dio 
«come e quando» questa prova finirà e la promessa di un «cielo nuovo e di una terra nuova» si 
realizzeranno ala fine. Dunque l’accento non è posto sulla fine del mondo, bensì sulla fine della 
sofferenza! 

b) Per rispondere a questa domanda, l’apocalittica elabora uno schema «dualistico» in grado di leggere ed 
interpretare lo sviluppo della storia. Con U. Vanni possiamo certamente dire che l’apocalittica mira ad 
una «teologia della storia». Nel contesto giudaico essa è finalizzata al messianismo; in quello cristiano 
essa è centrata sull’incarnazione e sul mistero pasquale di Cristo (l’agnello immolato e vittorioso).  

c) Lo schema dualistico vede confrontarsi nel succedersi degli eoni, le forze del bene con quelle del male. 
Da qui l’intera gamma simbolica degli esseri viventi secondo i due assi: quello temporale e quello 
spaziale. Quello temporale del ora/futuro, fa emergere la tensione drammatica dello scontro che 
avverrà «sulla montagna di Megiddo» (Armaggedon!); quello spaziale, vede confrontarsi gli esseri 
trascendenti (sfera celeste) con quelli terrestri (sfera immanente), di cui il più potente è il drago 
strisciante. Attenzione: lo schema dualistico non è descrittivo ma simbolico: è un modo per 
interpretare questo conflitto, ma non è da considerarsi una «rivelazione celeste». 

d) La storia della salvezza e la Sacra Scrittura (il vangelo) hanno al centro il mistero cristologico. La tesi 
di Bianchi vede uno schema concentrico con al centro l’incarnazione di Cristo e la chiesa-sposa e 
madre che prosegue nell’evangelizzazione attraverso la lotta nel martirio. La storia non è mito, ma 
compimento di una salvezza che viene dal mistero di Dio trascendente. 

e) L’etica: l’apocalittica non va intesa come una «fuga dalla storia bensì come un appello alla responsabilità 
dentro la storia. L’interpretazione dei personaggi e dei simboli richiede una decodificazione del 
linguaggio nella prospettiva operativa (esempio: il camminare dietro i personaggi; il rivestire il colore 
dei simboli visivi, il condividere la vicenda trascendente, il tema del giudizio nella messe raccolta, ecc.). 

f) L’escatologia: si registra una chiara relazione con il motivo escatologico del giudizio della storia che 
volge al termine. Occorre tuttavia fare attenzione: l’apocalittica verte più sul presente che sul futuro. 
O meglio: il futuro è determinato dalla responsabilità dell’uomo e della comunità nel presente. 
Pertanto l’ampia simbologia demoniaca ed angelica, la liturgia che diventa linguaggio espressivo e 
narrativo della visione e delle udizioni, il motivo della risurrezione alludono sia al presente che al 
futuro. 

g) Il ruolo del «testimone» denominato servo/veggente. Emerge con chiarezza questa nuova figura, che 
non può essere paragonata solo al profeta o al giudice veterotestamentario. E’ qualcosa di più: si tratta 
di un ministero chiaro di responsabilità e di guida della comunità in ascolto. L’apocalittica si presenta 
come una letteratura altamente colta, organizzata, elaborata in un contesto riflessivo qualificato e 
dialettico. 

 
 

L’APOCALITTICA E LA SUA RISONANZA ATTUALE 
 
Per le ragioni esposte e guardando al contesto odierno, l’apocalittica costituisce un esempio evidente di 
attualità, sia per i contenuti sia per le forme letterarie espresse. 

- Attualità per le attese dell’uomo del nostro tempo: chiamato a purificare la propria memoria 
- Attualità per le speranza di chi si sforza di lettere i segni dei tempi 
- Attualità per la Chiesa (la nostra Chiesa), che cammina nel tempo e vive l’attesa di un 

compimento nella responsabilità e nel coraggio della testimonianza cristiana. 
 
 
 



 8 

IL LIBRO GIOVANNEO: GENERE, DISPOSOZIONE E MESSAGGIO 
 
 

Un libro scri+o alle comunità cris2ane  
dell’Asia proconsolare  
per sostenerle nella persecuzione,  
consolarle e dare speranza. 
 

Un libro che riporta le visioni e  
E le rivelazioni di Dio, di Cristo e 
Dello Spirito 
 

Per affrontare i problemi della storia umana 
 

• La trama narrativa e la disposizione 
 
Fin dall’inizio dell’opera (Ap 1,1-3) il racconto si presenza come una consolante «testimonianza» di Gesù 

Cristo, diretta ai credenti («i suoi servi») che costituivano e comunità dell’Asia proconsolare. Tale testimonianza 
è mediata dalla presenza di un «veggente» e dall’interlocuzione di figure angeliche. Il veggente è Giovanni, 
presentato come «servo» della rivelazione divina, che riceve per volere di Dio, mentre si trova nell’isola di 
Patmos «a causa della Parola e della testimonianza di Gesù» (1,9). Egli è testimone delle visioni e delle rivelazioni 
celesti e il suo compito è di scrivere e di comunicare il loro contenuto e la loro interpretazione, in conformità a 
quanto gli viene illustrato (cf. 17,1-3; 21,9-12).  

Dopo l’indirizzo epistolare, in cui s’invoca sulle sette chiese la grazia e la pace divina (1,4-5a) con una 
dossologia (vv. 5b-6) e una solenne dichiarazione di vittoria (1,7-8), segue 1a narrazione della visione iniziale 
(1,9-20). Giovanni riceve sotto dettatura una serie di messaggi indirizzati a ciascuna delle sette dell’Asia 
proconsolare (cf. Ap 2-3). Una volta terminata la sezione epistolare, il veggente diventa testimone di una catena 
di visioni celesti, di simboli e di rivelazioni che compongono la seconda sezione del libro (cf. Ap 4-22). Esso 
rappresenta un ideale viaggio dello spirito dalla minuscola isola di Patmos, attraverso le comunità della provincia 
di Asia, fino all’esaltante visione trionfale della «Gerusalemme celeste».  
 
La disposizione stru7urale è così riassumibile: 

 

1, 1 -8  Prologo liturgico 
1,9-3,22 PRIMA PARTE: I MESSAGGI DEL CRISTO RISORTO 

1,9-20: visione introduGva 
2,1-3,22: i messaggi alle se7e Chiese 

4,1-22,5 SECONDA PARTE: I TRE SETTENARI 
Se7enario dei sigilli: 

4,1-5, 14: visione introduGva 
6,1-8, 1: apertura dei se7e sigilli 

Se7enario delle trombe: 
8,2-6: visione introduGva 
8,7-11,19: suono delle se7e trombe 

Se7enario delle coppe: 
12,1-15,8: visioni introduGve (triGco dei segni) 
16,1-21: versamento delle se7e coppe 
17,1-22,5: visioni complementari al se7enario 

22,6-21 Epilogo liturgico  
 
 

 



 9 

IO SONO L’ALFA E L’OMEGA, IL PRINCIPIO E LA FINE 
APOCALISSE 1 

 
    
& 1Rivelazione di Gesù Cristo, al quale Dio la consegnò per mostrare ai suoi servi le cose 

che dovranno accadere tra breve. Ed egli la manifestò, inviandola per mezzo del suo 
angelo al suo servo Giovanni, 2il quale attesta la parola di Dio e la testimonianza di Gesù 
Cristo, riferendo ciò che ha visto. 3Beato chi legge e beati coloro che ascoltano le parole 
di questa profezia e custodiscono le cose che vi sono scritte: il tempo infatti è vicino.  
4Giovanni, alle sette Chiese che sono in Asia: grazia a voi e pace da Colui che è, che era 
e che viene, e dai sette spiriti che stanno davanti al suo trono, 5e da Gesù Cristo, il 
testimone fedele, il primogenito dei morti e il sovrano dei re della terra. A Colui che ci 
ama e ci ha liberati dai nostri peccati con il suo sangue, 6che ha fatto di noi un regno, 
sacerdoti per il suo Dio e Padre, a lui la gloria e la potenza nei secoli dei secoli. Amen.  
7Ecco, viene con le nubi e ogni occhio lo vedrà, anche quelli che lo trafissero, e per lui 
tutte le tribù della terra si batteranno il petto. Sì, Amen!  8Dice il Signore Dio: Io sono 
l’Alfa e l’Omèga, Colui che è, che era e che viene, l’Onnipotente! 9Io, Giovanni, vostro 
fratello e compagno nella tribolazione, nel regno e nella perseveranza in Gesù, mi 
trovavo nell’isola chiamata Patmos a causa della parola di Dio e della testimonianza di 
Gesù. 10Fui preso dallo Spirito nel giorno del Signore e udii dietro di me una voce 
potente, come di tromba, che diceva: 11«Quello che vedi, scrivilo in un libro e mandalo 
alle sette Chiese: a Efeso, a Smirne, a Pergamo, a Tiatira, a Sardi, a Filadelfia e a 
Laodicea».  
12Mi voltai per vedere la voce che parlava con me, e appena voltato vidi sette candelabri 
d’oro 13e, in mezzo ai candelabri, uno simile a un Figlio d’uomo, con un abito lungo fino 
ai piedi e cinto al petto con una fascia d’oro. 14I capelli del suo capo erano candidi, simili 
a lana candida come neve. I suoi occhi erano come fiamma di fuoco. 15I piedi avevano 
l’aspetto del bronzo splendente, purificato nel crogiuolo. La sua voce era simile al 
fragore di grandi acque. 16Teneva nella sua destra sette stelle e dalla bocca usciva una 
spada affilata, a doppio taglio, e il suo volto era come il sole quando splende in tutta la 
sua forza.  
17Appena lo vidi, caddi ai suoi piedi come morto. Ma egli, posando su di me la sua destra, 
disse: «Non temere! Io sono il Primo e l’Ultimo, 18e il Vivente. Ero morto, ma ora vivo 
per sempre e ho le chiavi della morte e degli inferi. 19Scrivi dunque le cose che hai visto, 
quelle presenti e quelle che devono accadere in seguito. 20Il senso nascosto delle sette 
stelle, che hai visto nella mia destra, e dei sette candelabri d’oro è questo: le sette stelle 
sono gli angeli delle sette Chiese, e i sette candelabri sono le sette Chiese.   (Ap 1,1-20) 

 
f        Messaggio 
 

Segnaliamo alcuni aspeG conclusivi, che ci perme7ono di approfondire il messaggio del 
brano e di cogliere applicazioni per il nostro cammino spirituale. Indichiamo qua7ro aspeG: 1) Il 
primato della Parola di Dio; 2) La centralità della celebrazione domenicale; 3) La relazione tra i 
crisTani e la loro tesTmonianza nel mondo; 4) Servire il prossimo con la mansuetudine di Cristo.  
 

1) La le7ura di Ap 1,1-20 ci insegna a saper interpretare la nostra vita alla luce della Parola di Dio. Il 
libro ispirato è il dono che il Signore ha fa7o ai credenT. Educare all’ascolto religioso della Sua Parola 
è il primo compito che ci coinvolge nel cammino ecclesiale, a tuG i livelli. Occorre essere «mediatori» 
della Parola di salvezza. In modo parTcolare l’educazione all’ascolto inizia con il sostengo alle 
famiglie. La Chiesa, «famiglia di famiglie» diventa una scuola di ascolto e di fraternità. Nel libro 
dell’Apocalisse si percepisce fin dall’inizio il «dialogo liturgico» che coinvolge la comunità nell’ascolto 

1 



 10 

della Parola e nella condizione della vita fraterna. Questo avviene in parTcolare quando la comunità 
sperimenta le difficoltà e le persecuzioni.  
 

2) Riscopriamo l’importanza della celebrazione domenicale. La Celebrazione eucarisTca è per noi il 
luogo privilegiato dell’incontro con il Signore risorto da morte e, pertanto, l’occasione di grazia nella 
quale possiamo rileggere nella fede tu7a la nostra vita, faG piccoli e grandi, e la vita della Chiesa e 
del mondo. TuG noi siamo chiamaT a partecipare con assiduità alla santa Messa, che dà forma alla 
vita crisTana, fa entrare in comunione con il pensiero di Cristo e dona a noi il giudizio della fede sulle 
realtà del mondo. Non può esservi vita crisTana senza la Messa, perché non può esservi vita crisTana 
senza una relazione viva con Gesù risorto. L’EucarisTa è l’oggi del mistero pasquale per noi, è il dono 
della redenzione e della vita nuova in Cristo, grazie al quale impariamo a vivere la Sua stessa vita, a 
gloria di Dio Padre per la salvezza del mondo. 
 

3) La Chiesa è la presenza di Cristo nel «mondo». Non si possono mai separare Cristo e la Chiesa. 
Una volta salito al Cielo, il Signore ha voluto assicurare la Sua fedele presenza fino alla fine del mondo 
per il tramite della Chiesa. In Lei è la Parola di Verità, in Lei sono i SacramenT che comunicano la Vita 
nuova dei figli di Dio, in Lei è la pienezza dei mezzi di grazia, in Lei è il Corpo di Cristo che ancora 
adesso tocca le nostre esistenze per farci partecipi della vi7oria sul peccato e sulla morte. Amare la 
Chiesa significa amare il Signore. Non cadiamo mai nella tentazione di separare Cristo dalla Chiesa. 
Non lasciamoci contagiare dalla caGva abitudine a parlare male della Chiesa. La Chiesa è la Sposa 
bella e immacolata che Cristo ha acquistato a prezzo del Suo sangue. Siamo noi che con il nostro 
peccato la rendiamo meno bella. Ma ciò che in noi è peccato non Le apparTene. 
 

4) Con l’aiuto dell’Apocalisse, pensiamo alla mano destra del Signore che accarezza la Sua Chiesa e, 
attraverso la Sua Chiesa, accarezza tutti noi. Quella mano del testo sacro ha la capacità di comunicarci una 
grande fiducia: proprio perché tenuta dalla mano di Cristo, la Chiesa non ha nulla da temere. E noi con Lei 
e in Lei. Se stiamo con Gesù non dobbiamo avere paura, mai e di nulla. Egli ha vinto il peccato e la morte. 
Egli è il primo e l’ultimo, il significato di tutto e il senso compiuto della nostra esistenza. Egli è l’Amore fedele 
che mai viene meno. Egli è il nostro passato d’amore, perché da Lui veniamo; il nostro presente d’amore, 
perché in Lui siamo; il nostro domani d’amore, perché in Lui vivremo per sempre.  
 
 
 

LA VISIONE DELL’AGNELLO E IL DESTINO DEL MONDO 
APOCALISSE 4-5  

 
 
Dopo la sezione delle le7ere, in Ap 4 ha inizio la seconda parte del libro giovanneo (cf. Ap 4,1-22,5), 
che comprende tre grandi se7enari (i sigilli: 6,1-8,1; le trombe: 8,7-11,19; le coppe: 16,1-21). 
Ognuno di quesT se7enari è introdo7o da una visione inaugurale che ne anTcipa il tema e la portata 
simbolica. I capitoli 4 e 5 introducono il primo dei tre se7enari: il se7enario dei sigilli (Ap 6,1-8,1). I 
capitoli 4 e 5 hanno una funzione introduGva per l’intera seconda parte del libro, in quanto 
presentano l’apertura della «porta del cielo» (4,1) e preparano il le7ore a partecipare alle misteriose 
rivelazioni che si succederanno nella sfera celeste. Sono tre i moTvi che vengono proposT in forma 
simbolica: un trono (thronos) con qua7ro esseri vivenT e circondato da venTqua7ro anziani, un libro 
piccolo (biblion = rotolo) opistografo, sigillato con se7e sigilli e un Agnello (arnion) sgozzato e 
vivente, ri7o in piedi. Ap 4-5 presenta due scene che descrivono due azioni collegate. La prima (Ap 
4) è dominata dall’immagine del trono, mentre la seconda (Ap 5) dall’immagine dell’Agnello. Al 
centro di queste due scene compare, come fondamentale moTvo di raccordo, il libro. 
 

2
1 



 11 

& 1E vidi, nella mano destra di Colui che sedeva sul trono, un libro scritto sul lato interno 
e su quello esterno, sigillato con sette sigilli. 2Vidi un angelo forte che proclamava a gran 
voce: «Chi è degno di aprire il libro e scioglierne i sigilli?». 3Ma nessuno né in cielo, né 
in terra, né sotto terra, era in grado di aprire il libro e di guardarlo. 4Io piangevo molto, 
perché non fu trovato nessuno degno di aprire il libro e di guardarlo. 5Uno degli anziani 
mi disse: «Non piangere; ha vinto il leone della tribù di Giuda, il Germoglio di Davide, 
e aprirà il libro e i suoi sette sigilli». 6Poi vidi, in mezzo al trono, circondato dai quattro 
esseri viventi e dagli anziani, un Agnello, in piedi, come immolato; aveva sette corna e 
sette occhi, i quali sono i sette spiriti di Dio mandati su tutta la terra. 7Giunse e prese il 
libro dalla destra di Colui che sedeva sul trono. 8E quando l’ebbe preso, i quattro esseri 
viventi e i ventiquattro anziani si prostrarono davanti all’Agnello, avendo ciascuno una 
cetra e coppe d’oro colme di profumi, che sono le preghiere dei santi, 9e cantavano un 
canto nuovo:  

«Tu sei degno di prendere il libro e di aprirne i sigilli,  
perché sei stato immolato e hai riscattato per Dio, con il tuo sangue,  
uomini di ogni tribù, lingua, popolo e nazione,  
10e hai fatto di loro, per il nostro Dio, un regno e sacerdoti,  
e regneranno sopra la terra».  

11E vidi, e udii voci di molti angeli attorno al trono e agli esseri viventi e agli anziani. Il 
loro numero era miriadi di miriadi e migliaia di migliaia 12e dicevano a gran voce:  

«L’Agnello, che è stato immolato, è degno di ricevere potenza e ricchezza,  
sapienza e forza, onore, gloria e benedizione».  

13Tutte le creature nel cielo e sulla terra, sotto terra e nel mare, e tutti gli esseri che vi si 
trovavano, udii che dicevano: «A Colui che siede sul trono e all’Agnello lode, onore, 
gloria e potenza, nei secoli dei secoli».  
14E i quattro esseri viventi dicevano: «Amen».  
E gli anziani si prostrarono in adorazione.     (Ap 5,1-14) 

 
 
f        Messaggio 
 

indichiamo qua7ro temi: 1) Il libro-rotolo simbolo del piano salvifico di Dio per l’umanità; 
2) L’Agnello immolato e vi7orioso, centro della storia della salvezza; 3) La dimensione contemplaTva 
e orante della vita crisTana; 4) Saper riscoprire l’armonia del cosmo e dei doni di Dio. 
 

1) Nella le7ura di Ap 5,1-14 spicca l’a7o di consegna del libro in forma di rotolo che il personaggio 
assiso sul trono, Tene con autorità nella mano destra. La scena descri7a dal veggente è suggesTva, 
perché conferisce al rotolo una straordinaria importanza. Esso apparTene a Dio e da Lui viene 
consegnato affinché il suo contenuto sia finalmente rivelato. Il rotolo scri7o dentro e fuori è sigillato 
con se7e sigilli e potrà essere dischiuso solo a7raverso colui che è in grado di rompere i sigilli. Con 
la graduale apertura dei sigilli vi sarà la le7ura dei messaggi riguardanT il giudizio sull’umanità e il 
suo desTno.  
 

2) È straordinaria la figura dell’Agnello che l’autore colloca al centro della scena celeste. Egli è «il più 
forte» (hischyros) perché superando la morte violenta, è risorto e vive immortale. La sua 
connotazione «pasquale» consente alcune applicazioni con ricadute per la vita dei credenT. La prima 
applicazione riguarda il compimento della salvezza nel mistero pasquale. Come nella prima pasqua 
ebraica (cf. Es 12) il popolo inizio con il sangue dell’agnello il suo cammino di liberazione dalla 
schiavitù egiziana, così in Cristo-Agnello la comunità sperimenta la salvezza e riceve la forza per 
camminare con speranza verso la meta definiTva del cielo.  
 

3) Al moTvo della contemplazione si collega quello della preghiera, simboleggiato dai personaggi 
che circondano il trono di Dio. Essi si prostrano davanT all’Agnello e elevano un canto nuovo (la cetra) 



 12 

unito alla preghiera dei sanT (le coppe d’oro colme di profumi). Azione pastorale e adorazione 
spirituale sono aspeG di un unico cammino di maturità ecclesiale. 
 

4) Nell’oGca della rivelazione crisTana il «regnare sulla terra» si traduce in un servizio verso il cosmo. 
La visione giovannea offre un’idea di pacificazione tra il cielo e la terra. Tale pacificazione ricalca la 
tradizione genesiaca (cf. Gen 1-2) secondo cui l’uomo è chiamato a prendersi cura del creato come 
la sua «casa comune» e a lavorare il suolo collaborando con l’opera sapiente del Creatore. La visione 
culmina con la triplice partecipazione alla liturgia celeste di adorazione e di lode.  
 

 

LA SETTIMA TROMBA, LA DONNA E IL DRAGO 
APOCALISSE 11-12 

 
La pagina di Ap 12,1-18 si arTcola in qua7ro unità: vv. 1-6: i due segni, donna-drago in 
relazione/contrasto; vv. 7-9: la guerra tra Michele ed il drago; vv. 10-12: l’inno; vv. 13-18: la lo7a 
conTnua sulla terra. 
 
& 1Un segno grandioso apparve nel cielo: una donna vestita di sole, con la luna sotto i suoi 

piedi e, sul capo, una corona di dodici stelle. 2Era incinta, e gridava per le doglie e il 
travaglio del parto. 3Allora apparve un altro segno nel cielo: un enorme drago rosso, con 
sette teste e dieci corna e sulle teste sette diademi; 4la sua coda trascinava un terzo delle 
stelle del cielo e le precipitava sulla terra. Il drago si pose davanti alla donna, che stava 
per partorire, in modo da divorare il bambino appena lo avesse partorito. 5Essa partorì 
un figlio maschio, destinato a governare tutte le nazioni con scettro di ferro, e suo figlio fu 
rapito verso Dio e verso il suo trono. 6La donna invece fuggì nel deserto, dove Dio le aveva 
preparato un rifugio perché vi fosse nutrita per milleduecentosessanta giorni.  
7Scoppiò quindi una guerra nel cielo: Michele e i suoi angeli combattevano contro il drago. 
Il drago combatteva insieme ai suoi angeli, 8ma non prevalse e non vi fu più posto per loro 
in cielo. 9E il grande drago, il serpente antico, colui che è chiamato diavolo e il Satana e 
che seduce tutta la terra abitata, fu precipitato sulla terra e con lui anche i suoi angeli. 
10Allora udii una voce potente nel cielo che diceva:  

 

«Ora si è compiuta la salvezza, la forza e il regno del nostro Dio  
e la potenza del suo Cristo, perché è stato precipitato  
l’accusatore dei nostri fratelli,  
colui che li accusava davanti al nostro Dio giorno e notte.  
11Ma essi lo hanno vinto grazie al sangue dell’Agnello  
e alla parola della loro testimonianza,  
e non hanno amato la loro vita fino a morire.  
12Esultate, dunque, o cieli e voi che abitate in essi.  
Ma guai a voi, terra e mare,  
perché il diavolo è disceso sopra di voi pieno di grande furore,  
sapendo che gli resta poco tempo».  

 

13Quando il drago si vide precipitato sulla terra, si mise a perseguitare la donna che aveva 
partorito il figlio maschio. 14Ma furono date alla donna le due ali della grande aquila, 
perché volasse nel deserto verso il proprio rifugio, dove viene nutrita per un tempo, due 
tempi e la metà di un tempo, lontano dal serpente. 15Allora il serpente vomitò dalla sua 
bocca come un fiume d’acqua dietro alla donna, per farla travolgere dalle sue acque. 16Ma 
la terra venne in soccorso alla donna: aprì la sua bocca e inghiottì il fiume che il drago 
aveva vomitato dalla propria bocca. 17Allora il drago si infuriò contro la donna e se ne 
andò a fare guerra contro il resto della sua discendenza, contro quelli che custodiscono i 
comandamenti di Dio e sono in possesso della testimonianza di Gesù. 18E si appostò sulla 
spiaggia del mare.      (Ap 12,1-18) 

3
1 



 13 

f        Messaggio 
 

Segnaliamo qua7ro temi: 1) Dio salva mediante il suo Figlio, Gesù Cristo; 2) IdenTtà e missione 
della «donna»; 3) La sconfi7a di Satana da parte dell’arcangelo Michele; 4) Il cammino dei credenT. 
 

1) L’interpretazione del simbolismo apocaliGco e segnatamente della visione di Ap 12 fa emergere 
la centralità di Dio e del suo regno. Il veggente assiste al contrasto tra la figura della donna che 
partorisce il figlio e quella del drago che insidia la loro vita. Il contesto è cara7erizzato da una liturgia 
di lode e di adorazione, in cui si esalta l’onnipotenza di Dio che viene incontro alla vulnerabilità 
umana. Il proge7o divino consiste nel portare a compimento la salvezza dell’umanità, il cui desTno 
era segnato dalla caduta originaria nel peccato (cf. Gen 3,1-24). Dio è fedele alla sua promessa e 
come «padre amorevole e misericordioso» invia il suo Figlio che si incarna nel mondo per redimere 
l’uomo. Dall’amore paterno sgorga quella potenza di vita che l’arcangelo Michele esercita nella 
guerra contro il male, simboleggiato dal grande drago rosso. La visione rivela l’amore paterno di Dio 
e la sua provvidenza, che non può essere ostacolata dal maligno.  
 

2) La presentazione della figura della «donna» ci spinge a rifle7ere sulla sua idenTtà e missione 
interpretata secondo una triplice dimensione. La prima dimensione è rappresentata dal simbolismo 
della vita umana: la donna “madre della vita” (Eva) è figura dell’umanità che genera e custodisce il 
dono della vita. Essa è minacciata dal drago che è pronto a distruggere ogni forma di vita e di futuro. 
La seconda dimensione richiama l’immagine di Israele, il popolo della prima alleanza raffigurato 
nell’immagine della «figlia di Sion». La terza dimensione della donna è riferita alla comunità 
crisTana, nata dal costato trafi7o di Gesù sulla croce (Gv 19,31-35). La sua missione nel mondo è la 
tesTmonianza coerente e perseverante del Vangelo. Seguendo Cristo e rispondendo al suo amore, 
la Chiesa si presenta come la sposa adorna per il suo sposo, la comunità della nuova ed eterna 
alleanza. In tale oGca va inclusa la dimensione «mariana» della donna (Gal 4,4; Lc 1,38; 2,7).  
 

3) La visione drammaTca di Ap 12 contrappone alla tenerezza della donna che sta per partorire un 
figlio alla minacciosa presenza di un «drago» che visualizza la stessa figura di Satana. Egli è definito 
con più nomi; il serpente anTco, il diavolo, il sedu7ore. Il nostro testo racconta la sconfi7a del 
Maligno a seguito della guerra in cielo condo7a da Dio a7raverso l’arcangelo Michele. I credenT non 
possono essere inibiT dal male, ancora presente, che minaccia il mondo: il drago, sebbene non si 
rassegna alla sconfi7a, è impotente perché è già sconfi7o.  
 

4) L’esperienza della comunità giovannea è contrassegnata da una doppia condizione: il senso di 
realismo, necessario per operare nella storia, e l’esercizio della speranza. I credenT sono chiamaT a 
vivere il proprio impegno con la consapevolezza delle difficoltà e delle sfide che la vita riserva. 
Queste sfide sono finalizzate a far maturare e raggiungere solidità. Allo stesso tempo il cammino di 
fede dei singoli e dell’intera comunità è guidato dalla speranza nella provvidenza di Dio. L’esercizio 
della speranza è centrato sul mistero pasquale: uniT a Cristo crocifisso e risorto i credenT guardano 
al futuro con la certezza della vi7oria del bene sul male.  
 

LO SPIRITO E LA SPOSA DICONO: «VIENI»! 
APOCALISSE 22 

 
 
L’ultimo capitolo del libro completa la presentazione della città santa e dei suoi simbolismi, inserendo lo scenario 
del «giardino» caratterizzato dalle immagini del fiume e dell’albero della vita. Nei vv. 1-6 l’autore attesta che la 
vita sgorga da Dio paragonandola ad un fiume che porta fecondità e benessere. Nei vv. 7-21 si riporta l’ultimo 
dialogo, che si riallaccia all’esordio del libro. 
 

4
1 



 14 

& 1E mi mostrò poi un fiume d’acqua viva, limpido come cristallo, che scaturiva dal trono 
di Dio e dell’Agnello. 2In mezzo alla piazza della città, e da una parte e dall’altra del 
fiume, si trova un albero di vita che dà frutti dodici volte all’anno, portando frutto ogni 
mese; le foglie dell’albero servono a guarire le nazioni. 3E non vi sarà più maledizione.  
Nella città vi sarà il trono di Dio e dell’Agnello: i suoi servi lo adoreranno; 4vedranno il 
suo volto e porteranno il suo nome sulla fronte.  
5Non vi sarà più notte, e non avranno più bisogno di luce di lampada né di luce di sole,  
perché il Signore Dio li illuminerà. E regneranno nei secoli dei secoli.  
6E mi disse: «Queste parole sono certe e vere. Il Signore, il Dio che ispira i profeti, ha 
mandato il suo angelo per mostrare ai suoi servi le cose che devono accadere tra breve. 
7Ecco, io vengo presto. Beato chi custodisce le parole profetiche di questo libro».  
 8Sono io, Giovanni, che ho visto e udito queste cose. E quando le ebbi udite e viste, mi 
prostrai in adorazione ai piedi dell’angelo che me le mostrava. 9Ma egli mi disse: 
«Guàrdati bene dal farlo! Io sono servo, con te e con i tuoi fratelli, i profeti, e con coloro 
che custodiscono le parole di questo libro. È Dio che devi adorare».  
10E aggiunse: «Non mettere sotto sigillo le parole della profezia di questo libro, perché il 
tempo è vicino. 11Il malvagio continui pure a essere malvagio e l’impuro a essere impuro 
e il giusto continui a praticare la giustizia e il santo si santifichi ancora.  
12Ecco, io vengo presto e ho con me il mio salario per rendere a ciascuno secondo le sue 
opere. 13Io sono l’Alfa e l’Omega, il Primo e l’Ultimo, il Principio e la Fine. 14Beati coloro 
che lavano le loro vesti per avere diritto all’albero della vita e, attraverso le porte, 
entrare nella città. 15Fuori i cani, i maghi, gli immorali, gli omicidi, gli idolatri e chiunque 
ama e pratica la menzogna!  
16Io, Gesù, ho mandato il mio angelo per testimoniare a voi queste cose riguardo alle 
Chiese. Io sono la radice e la stirpe di Davide, la stella radiosa del mattino».  
17Lo Spirito e la sposa dicono: «Vieni!». E chi ascolta, ripeta: «Vieni!». Chi ha sete, 
venga; chi vuole, prenda gratuitamente l’acqua della vita.  
18A chiunque ascolta le parole della profezia di questo libro io dichiaro: se qualcuno vi 
aggiunge qualcosa, Dio gli farà cadere addosso i flagelli descritti in questo libro; 19e se 
qualcuno toglierà qualcosa dalle parole di questo libro profetico, Dio lo priverà 
dell’albero della vita e della città santa, descritti in questo libro.  
20Colui che attesta queste cose dice: «Sì, vengo presto!». Amen. Vieni, Signore Gesù. 21La 
grazia del Signore Gesù sia con tutti.    (Ap 22,1-21) 

 
 

CONCLUSIONE 
 

L’Apocalisse è un dono prezioso per ogni uomo. È il libro di speranza e di beatitudine. È il libro che fa 
amare la Chiesa e ne illumina la fragilità redenta da Dio, mostrando il volto più bello della comunità cristiana, 
che è quello dei martiri. È il libro che permette di interpretare la storia con lo sguardo della misericordia e la 
tenacia della giustizia divina. È il libro che esalta la bellezza della creazione e si oppone al disordine e al male.  

È il libro che contempla il Figlio che la «donna vestita di sole» ha partorito per la nostra salvezza. È il 
libro di vittoria: la vittoria dell’Agnello immolato che reca la salvezza a chi è perduto.  

È il libro della consolazione e della pace interiore. È il libro dell’audacia…. 
 

 


